
32

Focus

Il y a sept ans nous lancions ce journal. Le premier lectorat visé 
était la communauté étudiante de l’école. Il s’agissait de l’informer 
de l’activité du département et de participer au développement 
de sa culture de la recherche.

Devenu très vite accessible en ligne et déposé dans les théâtres 
alentours, l’audience s’est élargie alors que nous ouvrions 
la rubrique Questions des étudiant·es dans le numéro 3. Composée 
d’un relevé annuel dans l’ensemble des mémoires de Bachelor 
et de Master, celle-ci fait régulièrement apparaître combien ce qui 
meut la réflexion des jeunes générations – et trouve une résolution 
dans les petites formes artistiques qui constituent la partie pratique 
de leur travail de diplôme – est intime et personnel, politique aussi. 
On pourra ainsi se demander avec elles·eux en 2026 : « Comment 
se prépare-t-on à la mort ? », « La perfection n’est-elle pas une porte 
d’entrée vers la servitude ? », « Est-ce que l’imaginaire a sauvé 
qui que ce soit ? » ou encore « Que fait-on quand Dieu est au centre 
de nos préoccupations, mais qu’il est hors de question de faire un art 
prosélyte ou même religieux au sens large du terme ? »…

Si les questions de leurs aîné·es, praticien·nes et théoricien·nes 
des arts de la scène qui mènent des projets au sein du département 
paraissent en regard plus distanciées, et a fortiori peut-être moins 
engagées, la conviction que la danse et le théâtre sont des outils 
pour penser le monde les rassemble. Dans l’entretien qui ouvre 
ce numéro par exemple, Claire de Ribaupierre et Martin Reinartz 
décrivent leur méthode de recherche-création menée dans la région 
du Lot et les alpages de la Gruyère. On y comprend comment 
la pratique d’un·e acteur·rice peut permettre d’approcher au plus 
près certains savoirs paysans qui concernent la terre, l’attention 
qu’on peut lui porter, les gestes qu’elle requiert, l’inventivité qu’elle 
appelle face au dérèglement climatique. De même, ce que rapporte 
Mathieu Bouvier de ses observations de pratiques de danse 
dans plusieurs contextes d’ateliers montre comment s’inventent 
également, dans les studios, des techniques qui rendent possible 
des expériences transformatrices de nos manières de sentir, d’agir 
et de se figurer notre rapport au vivant. Dans le travail qu’ont mené 
Jean-Daniel Piguet et Nicolas Doutey avec une équipe de trois 
acteur·rices, à partir des études du comportement humain de l’école 
de Palo Alto, et dont ils font état ici dans leur contribution, 
c’est toute l’efficacité avec laquelle le jeu au théâtre peut éclairer 
les mécaniques interactionnelles qui apparaît.

À côté de la recherche-création et de l’analyse des pratiques 
artistiques dont relèvent la plupart des projets du département 
de la recherche de La Manufacture, certaines équipes se consacrent 
à questionner les pédagogies et les formations. C’est le cas de 
l’enquête menée à l’initiative de Gabriel Schenker sur la place de la 
diversité dans l’enseignement supérieur européen de la danse et des 
problématiques qu’elle contient. Nous en publions un petit extrait 
dans les pages suivantes qui met sous tension la notion même 
de danse contemporaine et guide vers la pluriversalité de son éducation.

Ce numéro 7, dont je ne brosse ici qu’une partie du sommaire, 
vient clore une période. Avec sa sortie, je quitte les fonctions 
que j’occupe à La Manufacture depuis 2013, laissant aussi le podcast 
Savoirs sensibles, pensé comme le pendant audio du journal. Mis en 
œuvre par Elodie Brunner et réalisé par Alice Boccara, le dernier 
épisode documente sur le vif le programme de recherche Arts vivants 
et écologie, le travail des affects que dirige Julie Sermon. Je laisse aussi 
une vaste archive en ligne, constituée au fil des années, conservant 
et donnant accès librement aux travaux de plus de 50 équipes. 
Je dépose cela dans les mains d’une nouvelle équipe, pleine 
de jeunesse, Salomé Okoekpen et Josefa Terribilini, à qui je souhaite 
le meilleur. Je me dis que je leur passe le relais d’un moteur, 
qui a activé une politique de démocratisation de l’accès à la pratique 
de la recherche, autorisant les artistes comme les universitaires, 
les acteur·rices comme les metteur·es en scène, les danseur·euses 
comme les chorégraphes, les débutant·es comme les expert·es à se 
projeter dans cette activité qui fait creuser, parfois laborieusement, 
mais avancer, toujours joyeusement.

Yvane Chapuis

ÉDITORIAL

DIRE LA TERRE
Entretien avec Claire de Ribaupierre et Martin Reinartz 

réalisé par Meriel Kenley

Au travers d’immersions prolongées dans des exploitations agricoles en France 
et en Suisse, des artistes-chercheur·es enquêtent sur les rapports à la terre du monde 
rural et s’engagent dans une co-construction de savoirs entre pratiques artistiques 
et pratiques paysannes.

Dire la terre est un projet de recherche-
création dans le cadre duquel Martin 
Reinartz et Coline Bardin, comédien·nes, 
ont travaillé en immersion chez des 
paysan·nes avec pour objectif ce que 
vous nommez une co-construction d’un 
savoir. Qu’est-ce qu’une co-construction 
de savoir ?

Martin Reinartz  L’hypothèse de départ 
et l’horizon scientifique ou de recherche 
dans lesquels nous nous situons sont 
nourris par les pensées de Donna Haraway 
et de Vinciane Despret. Nous avons besoin 
de construire des savoirs qui viennent 
du terrain plutôt que d’imposer des savoirs 
à un terrain. La co-construction pour moi, 
en tant qu’artiste, procède par un 
dépaysement, c’est-à-dire que je change 
de place, je vais sur un terrain et pratique 
parmi des personnes qui m’accueillent. 
Je change de régime d’attention. Je regarde 
les choses autour de moi autrement. Je mets 
la main à la pâte, pour le dire de manière 
triviale et simple. Le savoir vient de 
l’implication, mon implication physique, 
notamment sensorielle. La personne 
qui m’accueille, Clément Aillet, est 
principalement éleveur de brebis. 
Mes échanges avec lui sont constamment 
nourris d’une proximité de gestes. Nous 
partageons des gestes, je fais comme lui. 
Le savoir, si on considère que c’est 
l’aboutissement de la recherche et donc 
ce qui va être extrait de cette expérience, 
se construit avec cette personne parce que 
je suis constamment en train d’interroger 
ma propre attention et comment cette 
attention évolue. Mon savoir de la terre 
et de ce que c’est être paysan aujourd’hui, 
évolue aussi constamment parce que je 
suis là et que lui m’aiguille. C’est difficile 
à résumer, mais en tout cas, c’est un savoir 
qui se veut à l’écoute des personnes 
qui pratiquent quotidiennement la terre, 
via leur métier. La pensée critique, 
la pensée artistique et la pratique de la terre 
se trouvent réunies dans un même endroit.

Claire de Ribaupierre  Il y a toujours des 
savoirs situés, qu’on ne peut pas découvrir 
à travers des études ou des ouvrages. 
Nous nous sommes demandé : qu’est-ce 
que c’est que le geste paysan ? Qu’est-ce que 
c’est que cette économie particulière ? 
Ce métier ? Son rapport à l’environnement, 
au vivant ? La bibliographie de notre projet 
est aussi fournie. Nous sommes face à une 
immense base de données, constituée 
de toutes sortes de savoirs, philosophiques, 
écologiques, biologiques… Il s’agit 
de confronter cette base de données à un 
savoir situé qui est le savoir de la pratique 
– celle des agriculteurs, des paysans, 
des éleveurs. Pour appréhender ce savoir, 
c’est important d’être immergé dans les 
lieux, les pratiques, le quotidien de celles et 
ceux qui le vivent. C’est ce que font Martin 
Reinartz et Coline Bardin, qui sont des 
acteur·rices. Qu’est-ce que ça fait que de 
se plonger dans un monde autre, dans un 
geste autre que celui de la scène, pour 
s’en nourrir, réfléchir et revenir avec des 
témoignages, des paroles, des histoires, 
des anecdotes, avec un regard construit. 
Et comment ensuite, plus tard, ce regard 
construit, enrichi, va participer à une 
forme artistique ? Ces différentes étapes, 
et les questions de savoir, de coopération 
et de collaboration sont au cœur du projet.

Le fait d’être comédien·ne donne-t-il 
des outils spécifiques à la fois 
pour l’attention et peut-être pour 
l’incorporation de gestes ou dans le lien 
aux personnes qui vous accueillent ?

M. R.  Si on considère qu’être comédien 
consiste par exemple à prendre un texte 
comme point de départ, l’apprendre, le 
mémoriser, le mettre en mouvement sur 
scène, etc., ce n’est sans doute pas ce type 
de savoir-faire qui est ici mobilisé 
pour moi. Cependant, il y a quelque 
chose de commun dans le mouvement 
– ou l’utopie – de vouloir s’approcher 
d’un personnage. Dans ce projet, j’essaie 
de me rapprocher de la personne avec 
qui je travaille. J’essaie de comprendre 

© Marguerite Bourgoin



54

Focus Focus

D’après ce que je comprends, vous avez 
au moins trois manières différentes 
de collecter des données. Vous dites que 
les gestes, les perceptions, les émotions 
sont déjà des données. Il y a par ailleurs 
les entretiens ou en tout cas des 
enregistrements. Et le journal de bord. 
Cela fera beaucoup de données ! 
Comment allez-vous les traiter et les 
mettre en forme ?

C. d. R.  Le journal de bord a d’abord été 
pensé comme un lien entre Martin et nous 
[Claire de Ribaupierre et Massimo Furlan], 
qui ne sommes pas sur place, comme la 
possibilité de communiquer simplement 
entre nous. C’est aussi la possibilité, 
en tant que chercheur et acteur, d’archiver 
et de revenir sur les émotions, les 
événements, les rencontres, sur ce qui 
surgit : collecter l’expérience. Le journal 
de bord est une archive gardant la trace 
d’une évolution. Toutes ces données seront 
la matière principale d’au moins un article 
que nous rédigerons. Il est aussi question 
d’une création théâtrale, dans une 
perspective plus lointaine. Mais toi, 
Martin, à quoi te sert le journal de bord 
en ce moment et comment l’envisages-tu ?

M. R.  Je suis assez étonné par le vrai aller-
retour entre l’expérience et la prise 
de notes. Le journal de bord est un endroit 
d’archivage, de documentation, mais aussi 
de tentative. Je m’autorise parfois des 
expérimentations poétiques, créatives. 
Nina Ferrer-Gleize a mené une superbe 
recherche publiée sous le titre : L’agriculture 
comme écriture. Elle a passé quatre ans 
dans une exploitation familiale, des lieux 
de mémoire et d’intimité assez forts pour 
elle. Elle dit écrire au ras du sol, faire venir 
le savoir du sol. Elle essaie de penser sa 
position d’artiste, qui génère une certaine 
représentation de la paysannerie, et de voir 
à quels endroits il y a des manquements. 
Pour moi, le journal de bord est une sorte 
de matière vivante, et déjà un lieu de mise 
en forme, de création où je crée des liens, 
entre des photos, des textes, parfois des 
réflexions courtes ou plus longues. C’est 
un échange constant avec l’expérience. 
Celle de la mort notamment, constamment 
présente. Je suis venu pour la période des 
agnelages, période des naissances, et j’ai vu 
plus de morts que de naissances. La mort, 

ici, tu la vois. Tu la vois, tu la vis, tu la 
ressens. Une agnelle est morte dans mes 
bras. Je peux comprendre la mort en 
l’expérimentant, je peux en parler. 
Le journal de bord m’aide à prendre la 
mesure de la manière dont je comprends 
les choses et les événements. Je me rends 
compte que je comprends avec mes sens, 
par l’expérience, avec des petites histoires 
aussi. Le journal de bord est l’endroit où 
consigner et repenser à un événement, 
lui donner du sens et l’articuler à d’autres 
événements, à une compréhension plus 
globale, à ma propre évolution aussi.

C. d. R.  La question c’est effectivement 
comment peut-on consigner l’expérience 
de la recherche et comment cette 
expérience est transformatrice. Le travail 
de la terre n’est pas un métier déconnecté 
du geste. Le geste implique le corps, 
il implique la vie, la mort, le contact avec 
un environnement qui est vaste, entre 
les animaux, les éléments, les végétaux, 
les machines. Il y a tellement d’acteurs 
présents qu’on ne peut pas en parler si on 
n’est pas à l’intérieur. C’est flagrant dans le 
catalogue de l’exposition Paysans designers, 
l’agriculture en mouvement 1. La curatrice 
de l’exposition, Constance Rubini 
du Musée des Arts décoratifs et du Design 
de Bordeaux (madd) a collaboré avec deux 
designers Erwan Bouroullec et Adrien 
Rovero pour monter cette exposition 
autour de l’agriculture en mouvement. 
Ils ont observé, rencontré, interviewé 
de nombreux penseur·euses, chercheur·es, 
scientifiques, ingénieur·es agronomes, 
paysan·nes, berger·ères, éleveur·euses 
et maraîcher·ères autour de la question de 
l’élevage, des cultures, des sols et ont posé 
un regard particulier sur la manière dont 
ces travailleur·euses aménagent le paysage 
et cultivent la terre, grâce à des outils, 
des machines et des gestes particuliers. 
Ce qu’il en ressort, et ce qui est 
extrêmement original, c’est qu’ils mettent 
en lumière l’inventivité dans le geste, 
la créativité dans la manière d’envisager 
le travail et de trouver des solutions 
face au dérèglement climatique. 
Avec la coopérative L’Atelier paysan, 
les agriculteur·rices adaptent ou créent 
de nouvelles machines, ils·elles collaborent 
et cherchent des solutions ensemble. 
Ils·elles se comportent comme des 

comment il pense son environnement, son 
milieu, comment il interagit avec, quelles 
sont les relations qui font sa vie. Lorsqu’on 
discute de la complexité d’un personnage 
dans un texte de théâtre, c’est difficile 
de savoir exactement de quoi on parle. 
Là, si je devais faire un portrait de Clément 
Aillet qui m’accueille, le portrait devrait 
prendre en compte l’ensemble du milieu 
dans lequel il évolue, avec toutes ses 
relations. C’est ce que j’essaie de comprendre. 
Il y a ce mythe de Robert De Niro qui, 
pour préparer le rôle de Travis Bickle pour 
Taxi Driver (1976), aurait conduit un taxi 
pendant des mois, la nuit, à New York. 
C’est un luxe de pouvoir aller sur un 
terrain et de pratiquer un métier. Il y a 
une altération de ma manière de penser. 
Par exemple, le matin en ce moment quand 
je me réveille, la première des choses 
à laquelle je pense, c’est aux agneaux. 
Ce type de petites variations me rapproche 
du travail de compréhension d’un rôle, 
d’une personne et de ce qui fait sa vie.

C. d. R.  Non seulement c’est un savoir 
d’acteur qui peut être mobilisé, mais 
en même temps, un savoir de chercheur. 
Cette immersion, cette observation, 
ce travail avec enrichit le regard théorique 
et fait apparaître un certain nombre 
de questions : Quel est l’imaginaire 
de la terre ? Que sont ces gestes du travail ? 
Qu’est-ce que c’est que de prendre soin 
d’un environnement ? Quelle est cette 
tâche et quelle est l’attitude de celles 
et ceux qui travaillent la terre ? Comment 
est-ce qu’ils s’y prennent et quel type 
de lien ont-ils avec cet environnement, 
avec leur métier, avec l’histoire de ce 
métier, etc. ? C’est une manière d’enrichir 
le savoir général (qui est celui de la pensée) 
et en même temps, de créer un savoir 
d’acteur·rice.

La méthode que vous adoptez est celle 
de l’observation participante couramment 
employée en anthropologie et en socio- 
logie. Vous mentionnez aussi comme 
outils de recherche le journal de bord 
et les entretiens. Le temps d’immersion 
est-il l’occasion d’un grand entretien, 
ou bien avez-vous eu une conversation 
de nature différente avant l’immersion ?

M. R.  Concernant mon expérience dans 
le Lot, dans un premier temps, avec Claire 
de Ribaupierre et Massimo Furlan, nous 
avons rencontré des agriculteur·rices et des 
personnes qui pouvaient nous mettre en 
lien avec ce territoire, notamment Martine 
Bergues, une ethnologue spécialiste 
du monde rural lotois. Cela nous a permis 
de nous familiariser avec certaines 
problématiques propres à ce paysage-ci 
et aux métiers de la terre ici. Le Lot 
se distingue par une forte proportion 
d’exploitants âgés : c’est le deuxième 
département le plus « vieux » de France, 
avec plus de 33 % des chef·fes d’exploitation 
ayant plus de 60 ans. Cela met la 
transmission en tension : 4 fermes sur 10 
devront être reprises dans les prochaines 
années, mais le volume de travail, 
la pénibilité et la taille des exploitations 
rendent cette relève difficile. Le mécanisme 
d’agrandissement des fermes (la surface 
moyenne est passée à 56 hectares) favorise 
les reprises par des voisins plutôt que 
par de nouveaux agriculteur·rices, ce qui 
rend l’installation très compliquée pour 
les non-héritiers et accroît la dépendance 
à la gestion collective et à l’accès foncier. 
Le paysage du Lot est marqué par le 
pastoralisme (brebis des Causses, bocage 
du Ségala) et une biodiversité qui dépend 
du maintien des petites fermes et élevages. 
Mais l’érosion des sols (remembrement, 
labours intensifs), la disparition rapide des 
haies (23 500 km par an en France), la sous-
exploitation des forêts, et les sécheresses/
gel/canicules récurrentes affectent 
fortement la viabilité des systèmes agricoles 

et la qualité des paysages. Et finalement, 
le Lot reste un département agricole 
(élevage, vignes, noix sur 41 % du territoire) 
mais subissant un recul des actifs agricoles 
(seulement 7 % des actifs sont agriculteurs 
aujourd’hui). Les ruraux installés mettent 
en avant l’importance du maintien des 
paysages pour le tourisme de pleine nature 
qui explose. Les circuits courts et la diver
sification progressent : 26 % des fermes 
pratiquent la vente directe (plus du double 
en dix ans) ; le bio (près de 17 %) et des 
labels de qualité comme l’Agneau Fermier 
du Quercy structurent les filières. Le Lot 
conserve donc une agriculture à taille 
humaine, une certaine polyculture-élevage, 
et une forte capacité d’innovation 
collective locale.

Ensuite, avec les agriculteur·rices, 
la phase d’approche était intéressante 
aussi. L’approche, cela a quelque chose 
de presque animal, au sens où on sent 
de manière physique si on est bienvenu 
ou pas. La personne chez qui je suis 
aujourd’hui (Clément Aillet), j’ai senti au 
premier coup de fil que j’étais le bienvenu. 
Notre premier entretien était plutôt une 
rencontre : on a discuté, on s’est présenté. 
J’ai fait certains entretiens de manière 
très décidée, c’est-à-dire avec un micro sur 
la table, par exemple avec ses parents. 
J’en ai fait un sur la route de l’abattoir où je 
l’ai interrogé sur son rapport à la mort 
des animaux. Les entretiens sont diffus, 
permanents.

C. d. R.  La durée la plus longue de l’enquête 
a lieu dans le Lot ; les autres immersions 
et entretiens sont conçus comme des 
manières de pondérer ou d’éclairer 
cette expérience particulière de Martin 
chez Clément Aillet, qui a donné lieu 
à un entretien approfondi et à un journal 
de bord. Il fallait acquérir d’autres 
connaissances. Nous avons rencontré 
un ingénieur agronome, des paysans 
travaillant sur des petites ou des grosses 
exploitations, avec des vaches ou des 
moutons, le maire d’un village qui avait 
été céréalier… Nous avons essayé de 
cartographier, de scanner un peu la région.

Martin Reinartz © Marguerite Bourgoin



76

Focus Focus

designers, d’où le titre de l’exposition 
« Paysans designers ».

M. R.  Il y a un très beau mot de patois qui 
nous a beaucoup intéressés : le biaï. Le biaï 
se réfère à un savoir-faire et à un savoir-
être avec l’environnement. Dans le livre 
Poun Naou, l’auteur ayant étudié l’histoire 
et l’anthropologie, Bruno Almosnino, relate 
une « conversation avec Martine Bergues, 
ethnologue au département du Lot, 
à l’écomusée de Cuzals, en mars 2023 » :

Elle souligne avec ce mot l’ingéniosité 
paysanne, la capacité à imaginer 
les formes et les usages, à prévoir 
les réparations. En l’entendant, j’ai 
spontanément pensé que le mot biaille 
renvoyait à la vision (visto/ bisto) […]. 
Dans le Robert historique de Rey, 
« biais » désigne aussi « l’aspect sous 
lequel une chose ou une personne se 
présente ». C’est bien le mot que nous 
cherchons. Que déploie avec largesse 
le Dictionnaire languedocien-français de 
Pierre-Augustin Boissier de Sauvages 
(dans l’édition de 1785, consultée 
sur internet) : « Biâi : Esprit, adresse. 
A dë biâi ; il est adroit 2. »

On dit, par exemple, il a le biaï ou il n’a pas 
le biaï. Tu peux avoir le biaï pour quelque 
chose, par exemple ici, nous avons 
construit une cheminée. Tu peux avoir 
le biaï pour tailler les pierres ou tu peux 
ne pas l’avoir. Je me suis posé la question 
du biaï : l’ai-je dans mon propre domaine ? 
Qu’est-ce que cela voudrait dire en art ?

C. d. R.  Le biaï est une forme d’adresse. 
On peut avoir de l’adresse avec les mains, 
avec la tête, le corps… Ce qui est assez beau, 
c’est justement de capter ces adresses qu’on 
ignore posséder tant qu’on n’a pas fait des 
gestes, essayé des choses ou été confronté 
à une expérience. C’est une découverte, qui 
va de pair avec une certaine humilité aussi 
à découvrir les qualités, les compétences 
des personnes qu’on côtoie et de découvrir 
que le chercheur a peut-être un certain 
nombre de savoirs ou de compétences liées 
à son métier, mais qu’il est obligé de 
se requestionner sur sa position de savoir. 
Il nous importe de remettre en question 
notre pensée de façon permanente par 
l’expérience, par la réalité, par la rencontre 
– cela nécessite une humilité de ne pas 
déjà savoir.

Vous souhaitez laisser de côté vos a priori, 
mais aucun de vous n’est une page 
blanche. La constitution de votre équipe 
de recherche a aussi été motivée par 
des liens mémoriels à la terre, en ce qui 
concerne Martin Reinartz et Coline Bardin, 
notamment. Essayez-vous de mettre en 
sourdine ces liens préexistants – en tant 
qu’ils seraient un savoir préconstitué – 
ou au contraire, nourrissent-ils le projet ?

C. d. R.  Effectivement, on n’est jamais 
vierge de rien, et Martin et Coline 
ont des familiarités avec le monde paysan. 
Ils ont un certain savoir du terrain de notre 
enquête, mais il est toujours à repenser en 
fonction des milieux, des régions – ce qui 
rejoint la question de la situation du savoir. 
L’agriculture dans le Lot n’est pas du tout 
la même que celle des alpages en Gruyère, 
parce que la terre n’est pas la même, le climat 
n’est pas le même, les possibilités d’élevage 
ne sont pas les mêmes, les fromages, le lait, 
la richesse, etc. Tout est différent. Et pourtant, 

il y a une base commune, un métier 
en lien avec la terre. Tout est toujours 
à requestionner, à nuancer. Le savoir est 
à chaque fois un peu bousculé, interrogé 
selon les contextes, les rencontres.

M. R.  Le savoir paysan dont je dispose 
est lointain. J’ai suivi mon père, qui était 
vétérinaire rural, quand j’étais petit… 
J’ai arrêté de l’accompagner quand j’avais 
16 ou 17 ans. L’atout dont je dispose peut-
être concerne l’approche que j’évoquais 
précédemment. Comment rencontrer, 
aller dans un monde dont tu n’es pas 
vraiment familier, et créer du lien. Car tu es 
forcément vu comme un citadin, tu viens 
de la ville, tu y vis, tu y fais des études, etc. 
Il est vrai que j’ai déjà vu du sang, 
très souvent, j’ai déjà vu des plaies, j’ai aidé 
mon père lors d’opérations, etc. Donc, 
quand Clément doit faire des choses un 
peu techniques de ce type, cela ne m’effraie 
pas. Je suis habitué à certains gestes, je les 
ai en moi. Mais j’essaie aussi d’observer 
comme si c’était la première fois. Enfant, 
j’ai vu à plusieurs reprises des veaux morts. 
Je reviens sur la mort, parce que c’est un 
point de réflexion dernièrement. Un veau 
ou un agneau mort, couché sur une dalle 
de béton, c’est une image que je connais, 
mais j’essaie d’y prêter attention, 
de ne pas laisser la familiarité la désactiver. 
Comment faire pour revoir à nouveau, 
avec des yeux neufs ?

Cette recherche s’inscrit dans 
le prolongement du travail de création 
artistique que tu mènes, Claire, 
avec Massimo Furlan. Qu’est-ce qui 
est nouveau ici, dans la démarche ? 
Comment le cadre de la recherche 
vous déplace ?

C. d. R.  Dans plusieurs de nos projets de 
création, nous avons une démarche anthro
pologique, ethnographique de nos sujets, 
c’est-à-dire qui se construit toujours autour 
de la question des rencontres et des liens. 
Comment entre-t-on en contact avec 
des personnes, des milieux, des métiers, 
des savoirs qui ne sont pas les nôtres, 
qui ne sont pas ceux du milieu théâtral ? 
Comment se construit cette approche 
et comment est-ce qu’elle génère un type 
de théâtre et de savoirs particuliers ? 
Ce projet s’inscrit dans cette lignée-là 
en effet. La question de la terre qui nous 
occupe aujourd’hui est d’une complexité 
immense, elle demande beaucoup 
de temps et de délicatesse. Le cadre 
de recherche offre la possibilité d’aller voir 
dans le détail, d’accumuler des expériences 
et des récits. Il s’agit aussi pour nous de 
clarifier une méthode et de la transmettre 
à des acteur·rices, Martin et Coline, 
de leur confier la rencontre d’un milieu 
et la récolte des témoignages. Évidemment, 
ensuite, il y aura une autre expérience 
qui fera se côtoyer sur le plateau des 
paysan·nes et des acteur·rices. Il s’agira 
de tisser d’autres savoirs : des manières 
de dire, des types de présences, et de faire 
cohabiter une polyphonie de récits 
de rapports sensibles à la terre.

1  Exposition au Musée des Arts décoratifs 
et du Design de Bordeaux, 14.07.2021 – 07.05.2022. 
Voir : https://madd-bordeaux.fr/expositions/
paysans-designers-un-art-du-vivant.
2  Alexandra Pouzet, Bruno Almosnino, 
Poun Naou, Beauregard, Arts pauvres, 2024.

Le projet de recherche « Les voix du mouvement dansé » s’est articulé autour du lien 
entre production vocale et mouvement dansé. Il s’agissait pour moi d’explorer comment 
l’expression vocale peut influencer ma perception de mon corps en mouvement, 
de repérer l’impact de la voix sur le mouvement dansé, et de trouver des ressources 
nécessaires au mouvement dansé dans la production vocale.

Ces objectifs ont guidé une année 
de recherche intense, joyeuse, rigoureuse, 
collective et intime. La voix fait d’une part 
entendre la singularité, l’unicité de chacun/
chacune, et permet la relation. Pour Adriana 
Cavarero, philosophe, c’est « dans l’émission 
sonore qui vient des profondeurs du corps, 
et qui s’échappe dans l’espace pour pénétrer 
l’oreille d’un autre, évoquant ainsi une 
autre voix en réponse, que la réciprocité 
de la communication se révèle comme une 
forme de relation et d’interdépendance1 ». 
Ce qui m’intéresse, ce sont ces « profondeurs 
du corps » : d’où vient la voix et quelle 
est sa matérialité ? Je me demande 
si de cet abysse physique peut naître 
un mouvement dansé, et comment 
il s’articulerait alors à la production vocale, 
en tant que deux instances en dialogue 
dans un même corps.

Cet intérêt a débuté en 2018 à l’issue 
de ma formation en danse après avoir 
senti un manque. Pendant mes études, 
j’ai bénéficié de leçons individuelles 
et collectives de chant. Je ne m’étais alors 
pas rendue compte à quel point cette 
utilisation particulière du corps façonnait 
en moi des chemins d’expression et de 
partage spécifiques et nécessaires. Cette 
pratique, sans être simultanée à celle de 
la danse, la stimulait et ouvrait des possibles, 
des zones de liberté et de renouveau.

En débutant l’écriture de mon projet de 
recherche, j’ai recensé comment et par qui 
la voix et le mouvement avaient été étudiés 
simultanément. C’est souvent du côté de la 
musique, et plus particulièrement du chant 
que le mouvement a pu ouvrir de nouvelles 
manières de trouver sa juste voix. Geste 
du côté de François Delsarte, mouvement 

LA VOIX
soutien sensoriel au 

développement 
du mouvement dansé

Laura Gaillard *

*  Déclaration de positionnalité : je suis une femme blanche, Suisse, vivant en Suisse et ayant des origines 
espagnoles. Je viens d’une famille issue de la classe moyenne (père ouvrier et mère éducatrice). Je me suis 
formée dans des universités en Suisse où j’ai obtenu deux diplômes en sciences économiques et sociales 
puis un Bachelor en danse contemporaine. En tant que sujet et objet de cette recherche, je reconnais que 
ma manière de comprendre, d’expliquer et plus profondément de percevoir et de sentir le mouvement 
dansé prend place dans une histoire aussi bien personnelle que collective dont ma connaissance est 
limitée. Les références utilisées dans cet article s’inscrivent dans l’histoire de la danse contemporaine 
en Europe et aux États-Unis, une histoire que j’estime partielle, partiale et qui tend à invisibiliser des 
approches non-occidentales du mouvement. Ainsi, les propos de cet article sont situés dans un espace-
temps, un corps, une sensibilité particulière et subjective. Ils n’ont pas une ambition universaliste.

L’équipe de recherche
Claire de Ribaupierre, dramaturge et intervenante 
à La Manufacture & Martin Reinartz, comédien 
diplômé Manufacture (2019) et assistant à la mise 
en scène (chercheur·es principaux) ; Coline Bardin, 
comédienne diplômée Manufacture (2019) ; 
Massimo Furlan, artiste-chercheur, metteur 
en scène et performeur.

Partenaires
Dire la terre est un projet développé au sein 
de la mission Recherche de La Manufacture, 
avec le soutien de l’IRMAS et de la HES-SO 
en partenariat avec Numéro23Prod 
et la Maison des arts Georges & Claude Pompidou.

M (respiration sonore sur un H), restitution de fin de résidence par Laura Gaillard, le far° (Nyon), 
mars 2025 © Elena Boillat

https://madd-bordeaux.fr/expositions/paysans-designers-un-art-du-vivant
https://madd-bordeaux.fr/expositions/paysans-designers-un-art-du-vivant

